ADDRESS OF
HIS HOLINESS POPE FRANCIS

CONFERRAL OF THE CHARLEMAGNE PRIZE
(6 May 2016)

SO —

ANSPRACHE
SEINER HEILIGKEIT PAPST FRANZISKUS

AUS ANLASS DER VERLEIHUNG
DES INTERNATIONALEN KARLSPREISES 2016






ENGLISH
Distinguished Ladies and Gentlemen,

I offer you a cordial welcome and I thank you for your
presence. I am particularly grateful to Messrs Marcel Philipp,
Jurgen Linden, Martin Schulz, Jean-Claude Juncker and
Donald Tusk for their kind words. I would like to reiterate my
intention to offer this prestigious award for Europe. For ours
is not so much a celebration as a moment to express our
shared hope for a new and courageous step forward for this
beloved continent.

Creativity, genius and a capacity for rebirth and
renewal are part of the soul of Europe. In the last century,
Europe bore witness to humanity that a new beginning was
indeed possible. After years of tragic conflicts, culminating in
the most horrific war ever known, there emerged, by God’s
grace, something completely new in human history. The
ashes of the ruins could not extinguish the ardent hope and
the quest of solidarity that inspired the founders of the
European project. They laid the foundations for a bastion of
peace, an edifice made up of states united not by force but by
free commitment to the common good and a definitive end to
confrontation. Europe, so long divided, finally found its true
self and began to build its house.

This “family of peoples”,! which has commendably
expanded in the meantime, seems of late to feel less at home
within the walls of the common home. At times, those walls
themselves have been built in a way varying from the
insightful plans left by the original builders. Their new and
exciting desire to create unity seems to be fading; we, the

! Address to the European Parliament, Strasbourg, 25 November 2014,
3



heirs of their dream, are tempted to yield to our own selfish
interests and to consider putting up fences here and there.
Nonetheless, I am convinced that resignation and weariness
do not belong to the soul of Europe, and that even “our
problems can become powerful forces for unity”.2

In addressing the European Parliament, I used the
image of Europe as a grandmother. I noted that there is a
growing impression that Europe is weary, aging, no longer
fertile and vital, that the great ideals that inspired Europe
seem to have lost their appeal. There is an impression that
Europe is declining, that it has lost its ability to be innovative
and creative, and that it is more concerned with preserving
and dominating spaces than with generating processes of
inclusion and change. There is an impression that Europe is
tending to become increasingly “entrenched”, rather than
open to initiating new social processes capable of engaging all
individuals and groups in the search for new and productive
solutions to current problems. Europe, rather than protecting
spaces, is called to be a mother who generates processes (cf.
Apostolic Exhortation Evangelii Gaudium, 223).

What has happened to you, the Europe of humanism,
the champion of human rights, democracy and freedom?
What has happened to you, Europe, the home of poets,
philosophers, artists, musicians, and men and women of
letters? What has happened to you, Europe, the mother of
peoples and nations, the mother of great men and women
who upheld, and even sacrificed their lives for, the dignity of
their brothers and sisters?

The writer Elie Wiesel, a survivor of the Nazi death
camps, has said that what we need today is a “memory
transfusion”. We need to “remember”, to take a step back

? Ibid.



from the present to listen to the voice of our forebears.
Remembering will help us not to repeat our past mistakes (cf.
Evangelii Gaudium, 108), but also to re-appropriate those
experiences that enabled our peoples to surmount the crises
of the past. A memory transfusion can free us from today’s
temptation to build hastily on the shifting sands of
immediate results, which may produce “quick and easy
short-term political gains, but do not enhance human
fulfilment” (ibid., 224).

To this end, we would do well to turn to the founding
fathers of Europe. They were prepared to pursue alternative
and innovative paths in a world scarred by war. Not only did
they boldly conceive the idea of Europe, but they dared to
change radically the models that had led only to violence and
destruction. They dared to seek multilateral solutions to
increasingly shared problems.

Robert Schuman, at the very birth of the first European
community, stated that “Europe will not be made all at once,
or according to a single plan. It will be built through concrete
achievements which first create a de facto solidarity”.2 Today,
in our own world, marked by so much conflict and suffering,
there is a need to return to the same de facto solidarity and
concrete generosity that followed the Second World War,
because, as Schuman noted, “world peace cannot be
safeguarded without making creative efforts proportionate to
the dangers threatening it”.4 The founding fathers were
heralds of peace and prophets of the future. Today more than
ever, their vision inspires us to build bridges and tear down
walls. That vision urges us not to be content with cosmetic
retouches or convoluted compromises aimed at correcting

® Declaration of 9 May 1950, Salon de I’Horloge, Quai d’Orsay, Paris
* Ibid.



this or that treaty, but courageously to lay new and solid
foundations. As Alcide De Gasperi stated, “equally inspired
by concern for the common good of our European homeland”,
all are called to embark fearlessly on a “construction project
that demands our full quota of patience and our ongoing
cooperation”.>

Such a “memory transfusion” can enable us to draw
inspiration from the past in order to confront with courage
the complex multipolar framework of our own day and to
take up with determination the challenge of “updating” the
idea of Europe. A Europe capable of giving birth to a new
humanism based on three capacities: the capacity to
integrate, the capacity for dialogue and the capacity to
generate.

The capacity to integrate

Erich Przywara, in his splendid work Idee Europa [The
Idea of Europe], challenges us to think of the city as a place
where various instances and levels coexist. He was familiar
with the reductionist tendency inherent in every attempt to
rethink the social fabric. Many of our cities are remarkably
beautiful precisely because they have managed to preserve
over time traces of different ages, nations, styles and visions.
We need but look at the inestimable cultural patrimony of
Rome to realize that the richness and worth of a people is
grounded in its ability to combine all these levels in a healthy
coexistence. Forms of reductionism and attempts at
uniformity, far from generating value, condemn our peoples
to a cruel poverty: the poverty of exclusion. Far from
bestowing grandeur, riches and beauty, exclusion leads to

® Address to the European Parliamentary Conference, Paris, 21 April 1954.
6



vulgarity, narrowness, and cruelty. Far from bestowing
nobility of spirit, it brings meanness.

The roots of our peoples, the roots of Europe, were
consolidated down the centuries by the constant need to
integrate in new syntheses the most varied and discrete
cultures. The identity of Europe is, and always has been, a
dynamic and multicultural identity.

Political activity cannot fail to see the urgency of this
fundamental task. We know that “the whole is greater than
the part, but it is also greater than the sum of the parts”, and
this requires that we work to “broaden our horizons and see
the greater good which will benefit us all” (Evangelii
Gaudium, 235). We are asked to promote an integration that
finds in solidarity a way of acting, a means of making history.
Solidarity should never be confused with charitable
assistance, but understood as a means of creating
opportunities for all the inhabitants of our cities — and of so
many other cities — to live with dignity. Time is teaching us
that it is not enough simply to settle individuals
geographically: the challenge is that of a profound cultural
integration.

The community of European peoples will thus be able
to overcome the temptation of falling back on unilateral
paradigms and opting for forms of “ideological colonization”.
Instead, it will rediscover the breadth of the European soul,
born of the encounter of civilizations and peoples. The soul of
Europe is in fact greater than the present borders of the
Union and is called to become a model of new syntheses and
of dialogue. The true face of Europe is seen not in
confrontation, but in the richness of its various cultures and
the beauty of its commitment to openness. Without this
capacity for integration, the words once spoken by Konrad
Adenauer will prove prophetic: “the future of the West is not

7



threatened as much by political tensions as by the danger of
conformism, uniformity of thoughts and feelings: in a word,
by the whole system of life, by flight from responsibility, with
concern only for oneself.”®

The capacity for dialogue

If there is one word that we should never tire of
repeating, it is this: dialogue. We are called to promote a
culture of dialogue by every possible means and thus to
rebuild the fabric of society. The culture of dialogue entails a
true apprenticeship and a discipline that enables us to view
others as valid dialogue partners, to respect the foreigner, the
immigrant and people from different cultures as worthy of
being listened to. Today we urgently need to engage all the
members of society in building “a culture which privileges
dialogue as a form of encounter” and in creating “a means for
building consensus and agreement while seeking the goal of
a just, responsive and inclusive society” (Evangelii Gaudium,
239). Peace will be lasting in the measure that we arm our
children with the weapons of dialogue, that we teach them to
fight the good fight of encounter and negotiation. In this way,
we will bequeath to them a culture capable of devising
strategies of life, not death, and of inclusion, not exclusion.

This culture of dialogue should be an integral part of
the education imparted in our schools, cutting across
disciplinary lines and helping to give young people the tools
needed to settle conflicts differently than we are accustomed
to do. Today we urgently need to build “coalitions” that are
not only military and economic, but cultural, educational,
philosophical and religious. Coalitions that can make clear
that, behind many conflicts, there is often in play the power

® Address to the Assembly of German Artesans, Diisseldorf, 27 April 1952.
8



of economic groups. Coalitions capable of defending people
from being exploited for improper ends. Let us arm our
people with the culture of dialogue and encounter.

The capacity to generate

Dialogue, with all that it entails, reminds us that no
one can remain a mere onlooker or bystander. Everyone,
from the smallest to the greatest, has an active role to play in
the creation of an integrated and reconciled society. This
culture of dialogue can come about only if all of us take part
in planning and building it. The present situation does not
permit anyone to stand by and watch other people’s
struggles. On the contrary, it is a forceful summons to
personal and social responsibility.

In this sense, our young people have a critical role.
They are not the future of our peoples; they are the present.
Even now, with their dreams and their lives they are forging
the spirit of Europe. We cannot look to the future without
offering them the real possibility to be catalysts of change
and transformation. We cannot envision Europe without
letting them be participants and protagonists in this dream.

Lately I have given much thought to this. I ask myself:
How we can involve our young people in this building project
if we fail to offer them employment, dignified labour that lets
them grow and develop through their handiwork, their
intelligence and their abilities? How can we tell them that
they are protagonists, when the levels of employment and
underemployment of millions of young Europeans are
continually rising? How can we avoid losing our young
people, who end up going elsewhere in search of their dreams
and a sense of belonging, because here, in their own
countries, we don’t know how to offer them opportunities and
values?



The just distribution of the fruits of the earth and
human labour is not mere philanthropy. It is a moral
obligation.” If we want to rethink our society, we need to
create dignified and well-paying jobs, especially for our young
people.

To do so requires coming up with new, more inclusive
and equitable economic models, aimed not at serving the few,
but at benefiting ordinary people and society as a whole. This
calls for moving from a liquid economy to a social economy; I
think for example of the social market economy encouraged
by my predecessors (cf. JOHN PAUL II, Address to the
Ambassador of the Federal Republic of Germany, 8 November
1990). It would involve passing from an economy directed at
revenue, profiting from speculation and lending at interest, to
a social economy that invests in persons by creating jobs and
providing training.

We need to move from a liquid economy prepared to
use corruption as a means of obtaining profits to a social
economy that guarantees access to land and lodging through
labour. Labour is in fact the setting in which individuals and
communities bring into play “many aspects of life: creativity,
planning for the future, developing talents, living out values,
relating to others, giving glory to God. It follows that, in the
reality of today’s global society, it is essential that we
‘continue to prioritize the role of access to steady employment
for everyone, no matter the limited interests of business and
dubious economic reasoning’®” (Encyclical Laudato Si’, 127).

If we want a dignified future, a future of peace for our
societies, we will only be able to achieve it by working for
genuine inclusion, “an inclusion which provides worthy, free,

" Address to Popular Movements in Bolivia, Santa Cruz de la Sierra, 9 July 2015.
8 BENEDICT XVI, Encyclical Letter Caritas in Veritate (29 June 2009), 32: AAS 101
(2009), 666.

10



creative, participatory and solidary work”.9 This passage
(from a liquid economy to a social economy) will not only offer
new prospects and concrete opportunities for integration and
inclusion, but will makes us once more capable of envisaging
that humanism of which Europe has been the cradle and
wellspring.

To the rebirth of a Europe weary, yet still rich in
energies and possibilities, the Church can and must play her
part. Her task is one with her mission: the proclamation of
the Gospel, which today more than ever finds expression in
going forth to bind the wounds of humanity with the powerful
yet simple presence of Jesus, and his mercy that consoles
and encourages. God desires to dwell in our midst, but he
can only do so through men and women who, like the great
evangelizers of this continent, have been touched by him and
live for the Gospel, seeking nothing else. Only a Church rich
in witnesses will be able to bring back the pure water of the
Gospel to the roots of Europe. In this enterprise, the path of
Christians towards full unity is a great sign of the times and
a response to the Lord’s prayer “that they may all be one” (Jn
17:21).

With mind and heart, with hope and without vain
nostalgia, like a son who rediscovers in Mother Europe his
roots of life and faith, I dream of a new European humanism,
one that involves “a constant work of humanization” and
calls for “memory, courage, [and] a sound and humane
utopian vision”.10 I dream of a Europe that is young, still
capable of being a mother: a mother who has life because she
respects life and offers hope for life. I dream of a Europe that
cares for children, that offers fraternal help to the poor and

® Address to Popular Movements in Bolivia, Santa Cruz de la Sierra, 9 July 2015.
19 Address to the Council of Europe, Strasbourg, 25 November 2014.

11



those newcomers seeking acceptance because they have lost
everything and need shelter. I dream of a Europe that is
attentive to and concerned for the infirm and the elderly, lest
they be simply set aside as useless. I dream of a Europe
where being a migrant is not a crime but a summons to
greater commitment on behalf of the dignity of every human
being. I dream of a Europe where young people breathe the
pure air of honesty, where they love the beauty of a culture
and a simple life undefiled by the insatiable needs of
consumerism, where getting married and having children is a
responsibility and a great joy, not a problem due to the lack
of stable employment. I dream of a Europe of families, with
truly effective policies concentrated on faces rather than
numbers, on birth rates more than rates of consumption. I
dream of a Europe that promotes and protects the rights of
everyone, without neglecting its duties towards all. I dream of
a Europe of which it will not be said that its commitment to
human rights was its last utopia.

(Check against delivery)

12



DEUTSCH

Sehr verehrte Géste,

herzlich heifSe ich Sie willkommen und danke Ihnen,
dass Sie da sind. Ein besonderer Dank gilt den Herren
Marcel Philipp, Jurgen Linden, Martin Schulz, Jean-Claude
Juncker und Donald Tusk fir ihre freundlichen Worte. Ich
moéchte noch einmal meine Absicht bekréaftigen, den
ehrenvollen Preis, mit dem ich ausgezeichnet werde, Europa
zu widmen: Wir wollen die Gelegenheit ergreifen, tiber dieses
festliche Ereignis hinaus gemeinsam einen neuen kraftigen
Schwung fur diesen geliebten Kontinent herbeizuwtinschen.

Die Kreativitat, der Geist, die Fahigkeit, sich wieder
aufzurichten und aus den eigenen Grenzen hinauszugehen,
gehoren zur Seele Europas. Im vergangenen Jahrhundert hat
es der Menschheit bewiesen, dass ein neuer Anfang moéglich
war: Nach Jahren tragischer Auseinandersetzungen, die im
furchtbarsten Krieg, an den man sich erinnert, gipfelten,
entstand mit der Gnade Gottes etwas in der Geschichte noch
nie dagewesenes Neues. Schutt und Asche konnten die
Hoffnung und die Suche nach dem Anderen, die im Herzen
der Grindervéater des europaischen Projekts brannten, nicht
ausloschen. Sie legten das Fundament fir ein Bollwerk des
Friedens, ein Gebaude, das von Staaten aufgebaut ist, die
sich nicht aus Zwang, sondern aus freier Entscheidung ftr
das Gemeinwohl zusammenschlossen und dabei fir immer
darauf verzichtet haben, sich gegeneinander zu wenden.
Nach vielen Teilungen fand Europa endlich sich selbst und
begann sein Haus zu bauen.

13



Diese »Familie von Voélkern«!, die in der Zwischenzeit
lobenswerterweise grofer geworden ist, scheint in juingster
Zeit die Mauern dieses gemeinsamen Hauses, die mitunter in
Abweichung von dem glédnzenden Projektentwurf der Véter
errichtet wurden, weniger als sein Eigen zu empfinden. Jenes
Klima des Neuen, jener brennende Wunsch, die Einheit
aufzubauen, scheinen immer mehr erloschen. Wir Kinder
dieses Traumes sind versucht, unseren Egoismen
nachzugeben, indem wir auf den eigenen Nutzen schauen
und daran denken, bestimmte Zaune zu errichten. Dennoch
bin ich Uberzeugt, dass die Resignation und die Mudigkeit
nicht zur Seele Europas gehdéren und dass auch die
»Schwierigkeiten zu machtvollen Foérderern der Einheit
werden kénnen«2.

Im Europaischen Parlament habe ich mir erlaubt, von
Europa als Grofimutter zu  sprechen. Zu den
Europaabgeordneten sagte ich, dass von verschiedenen
Seiten der Gesamteindruck eines muden und gealterten
Europa, das nicht fruchtbar und lebendig ist, zugenommen
hat, wo die grofen Ideale, welche Europa inspiriert haben,
ihre Anziehungskraft verloren zu haben scheinen; ein
heruntergekommenes Europa, das seine Féahigkeit, etwas
hervorzubringen und zu schaffen, verloren zu haben scheint.
Ein Europa, das versucht ist, eher RAume zu sichern und zu
beherrschen, als Inklusions- und Transformationsprozesse
hervorzubringen; ein Europa, das sich ,verschanzt®, anstatt
Taten den Vorrang zu geben, welche neue Dynamiken in der
Gesellschaft fordern — Dynamiken, die in der Lage sind, alle
sozialen Handlungstriger (Gruppen und Personen) bei der
Suche nach neuen Loésungen der gegenwartigen Probleme

! Ansprache an das Europaische Parlament, Strakburg, 25. November 2015.
? Ebd.

14



einzubeziehen und dazu zu bewegen, auf dass sie bei
wichtigen historischen Ereignissen Frucht bringen. Ein
Europa, dem es fern liegt, RAume zu schutzen, sondern das
zu einer Mutter wird, die Prozesse hervorbringt (vgl.
Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 223).

Was ist mit dir los, humanistisches Europa, du
Verfechterin der Menschenrechte, der Demokratie und der
Freiheit? Was ist mit dir los, Europa, du Heimat von
Dichtern, Philosophen, Kunstlern, Musikern, Literaten? Was
ist mit dir los, Europa, du Mutter von Vélkern und Nationen,
Mutter grofSer Manner und Frauen, die die Wturde ihrer
Brider und Schwestern zu verteidigen und daftir ihr Leben
hinzugeben wussten?

Der Schriftsteller Elie Wiesel, Uberlebender der Nazi-
Vernichtungslager, sagte, dass heute eine ,Transfusion des
Gedachtnisses grundlegend ist. Es ist notwendig,
,Gedachtnis zu halten, ein wenig von der Gegenwart
Abstand zu nehmen, um der Stimme unserer Vorfahren zu
lauschen. Das Gedachtnis wird uns nicht nur erlauben, nicht
dieselben Fehler der Vergangenheit zu begehen (vgl. Evangelii
gaudium, 108), sondern gibt uns auch Zutritt zu den
Errungenschaften, die unseren Voélkern geholfen haben, die
historischen Kreuzungswege, denen sie begegneten, positiv
zu beschreiten. Die Transfusion des Gedachtnisses befreit
uns von der oft attraktiveren gegenwartigen Tendenz, hastig
auf dem Treibsand unmittelbarer Ergebnisse zu bauen, die
»einen leichten politischen Ertrag schnell und kurzlebig
erbringen [kOénnten]|, aber nicht die menschliche Flle
aufbauen« (ebd., 224).

Zu diesem Zweck wird es uns gut tun, die
Grindervater Europas in Erinnerung 2zu rufen. Sie
verstanden es, in einem von den Wunden des Krieges
gezeichneten Umfeld nach alternativen, innovativen Wegen

15



zu suchen. Sie hatten die Kuihnheit, nicht nur von der Idee
Europa zu trdumen, sondern wagten, die Modelle, die blof
Gewalt wund Zerstéorung hervorbrachten, radikal zu
verandern. Sie wagten, nach vielseitigen Ldsungen fur die
Probleme zu suchen, die nach und nach von allen anerkannt
wurden.

Robert Schuman sagte bei dem Akt, den viele als die
Geburtsstunde der ersten europdischen Gemeinschaft
anerkennen: »Europa lasst sich nicht mit einem Schlage
herstellen und auch nicht durch eine einfache
Zusammenfassung: Es wird durch konkrete Tatsachen
entstehen, die zunéachst eine Solidaritidt der Tat schaffen.«3
Gerade jetzt, in dieser unserer zerrissenen und verwundeten
Welt, ist es notwendig, zu dieser Solidaritiit der Tat
zurickzukehren, zur selben konkreten GrofSziigigkeit, der auf
den Zweiten Weltkrieg folgte, denn - wie Schuman weiter
ausfiuhrte — »Der Friede der Welt kann nicht gewahrt werden
ohne schoépferische Anstrengungen, die der Groéfse der
Bedrohung entsprechen.«* Die Plane der Griindervater, jener
Herolde des Friedens und Propheten der Zukunft, sind nicht
Uberholt: Heute mehr denn je regen sie an, Bruicken zu
bauen wund Mauern einzureififen. Sie scheinen einen
eindringlichen Aufruf auszusprechen, sich nicht mit
kosmetischen Uberarbeitungen oder gewundenen
Kompromissen zur Verbesserung mancher Vertrage zufrieden
zu geben, sondern mutig neue, tief verwurzelte Fundamente
zu legen. Wie Alcide De Gasperi sagte: »Von der Sorge um das
Gemeinwohl unserer europdischen Vaterldnder, unseres
Vaterlandes Europa gleichermafSen beseelt, miissen alle ohne
Furcht eine konstruktive Arbeit wieder neu beginnen, die alle

® Erklarung am 9. Mai 1950 im Salon de I’Horloge, Quai d’Orsay, Paris.
* Ebd.

16



unsere Anstrengungen einer geduldigen und dauerhaften
Zusammenarbeit erfordert.«5

Diese Ubertragung des Gedichtnisses macht es uns
moglich, uns von der Vergangenheit inspirieren zu lassen,
um mutig dem vielschichtigen mehrpoligen Kontext unserer
Tage zu begegnen und dabei entschlossen die
Herausforderung anzunehmen, die Idee Europa zu
,2aktualisieren — eines Europa, das imstande ist, einen
neuen, auf drei Fahigkeiten gegriindeten Humanismus zur
Welt zu bringen: Fahigkeit zur Integration, Fahigkeit zum
Dialog und Fahigkeit, etwas hervorzubringen.

Fdhigkeit zur Integration

Erich Przywara fordert uns mit seinem grofdartigen
Werk Idee Europa heraus, sich die Stadt als eine Statte des
Zusammenlebens verschiedener Einrichtungen auf
unterschiedlichen Ebenen vorzustellen. Er kannte jene
reduktionistische Tendenz, die jedem Versuch, das
gesellschaftliche Geflige zu denken und davon zu trdumen,
innewohnt. Die vielen wunserer Stadte innewohnende
Schoénheit verdankt sich der Tatsache, dass es ihnen
gelungen ist, die Unterschiede der Epochen, Nationen, Stile,
Visionen in der Zeit zu bewahren. Es genugt, auf das
unschéatzbare kulturelle Erbe Roms zu schauen, um noch
einmal zu bekraftigen, dass der Reichtum und der Wert eines
Volkes eben darin wurzelt, alle diese Ebenen in einem
gesunden Miteinander auszudriicken zu wissen. Die

Reduktionismen und alle Bestrebungen zur
Vereinheitlichung - weit entfernt davon, Wert
hervorzubringen - verurteilen wunsere Volker zu einer

grausamen Armut: jene der Exklusion. Und weit entfernt

> Vgl. Rede auf der Europaischen Parlamentarischen Konferenz, Paris, 21. April 1954,
17



davon, Grofde, Reichtum und Schoénheit mit sich zu bringen,
ruft die Exklusion Feigheit, Enge und Brutalitat hervor. Weit
entfernt davon, dem Geist Adel zu verleihen, bringt sie ihm
Kleinlichkeit.

Die Wurzeln unserer Volker, die Wurzeln Europas
festigten sich im Laufe seiner Geschichte. Dabei lernte es, die
verschiedensten Kulturen, ohne sichtliche Verbindung
untereinander, in immer neuen Synthesen zu integrieren. Die
europdische Identitdt ist und war immer eine dynamische
und multikulturelle Identitat.

Die Politik weif3, dass sie vor dieser grundlegenden und
nicht verschiebbaren Arbeit der Integration steht. Wir wissen:
»Das Ganze ist mehr als der Teil, und es ist auch mehr als
ihre einfache Summe.« Dafir muss man immer arbeiten und
»den Blick ausweiten, um ein gréfseres Gut zu erkennen, das
uns allen Nutzen bringt« (Evangelii gaudium, 235). Wir sind
aufgefordert, eine Integration zu férdern, die in der
Solidaritat die Art und Weise findet, wie die Dinge zu tun
sind, wie Geschichte gestaltet werden soll. Es geht um eine
Solidaritat, die nie mit Almosen verwechselt werden darf,
sondern als Schaffung von Méglichkeiten zu sehen ist, damit
alle Bewohner unserer — und vieler anderer — Stadte ihr
Leben in Wilrde entfalten kénnen. Die Zeit lehrt uns gerade,
dass die blofs geographische Eingliederung der Menschen
nicht ausreicht, sondern dass die Herausforderung in einer
starken kulturellen Integration besteht.

Auf diese Weise wird die Gemeinschaft der
europaischen Voélker die Versuchung uberwinden kénnen,
sich auf einseitige Paradigmen zurtckzuziehen und sich auf
sideologische Kolonialisierungen“ einzulassen. So wird sie
vielmehr die Gréfse der europdischen Seele wiederentdecken,
die aus der Begegnung von Zivilisationen und Volkern
entstanden ist, die viel weiter als die gegenwartigen Grenzen

18



der Europaischen Union geht und berufen ist, zum Vorbild
fir neue Synthesen und des Dialogs zu werden. Das Gesicht
Europas unterscheidet sich ndmlich nicht dadurch, dass es
sich anderen widersetzt, sondern dass es die Zuge
verschiedener Kulturen eingepragt trdgt und die Schoénheit,
die aus der Uberwindung der Beziehungslosigkeit kommt.
Ohne diese Fahigkeit zur Integration werden die einst von
Konrad Adenauer gesprochenen Worte heute als
Prophezeiung der Zukunft erklingen: »Die Zukunft der
abendlandischen Menschheit [ist] durch nichts, aber auch
durch gar nichts, durch keine politische Spannung so sehr
gefdhrdet wie durch die Gefahr der Vermassung, der
Uniformierung des Denkens und Fuhlens, kurz, der
gesamten Lebensauffassung und durch die Flucht aus der
Verantwortung, aus der Sorge fur sich selbst.«®

Die Fdihigkeit zum Dialog

Wenn es ein Wort gibt, das wir bis zur Erschépfung
wiederholen mussen, dann lautet es Dialog. Wir sind
aufgefordert, eine Kultur des Dialogs zu foérdern, indem wir
mit allen Mitteln Instanzen zu er6ffnen suchen, damit dieser
Dialog moglich wird und uns gestattet, das soziale Geflige
neu aufzubauen. Die Kultur des Dialogs impliziert einen
echten Lernprozess sowie eine Askese, die uns hilft, den
Anderen als ebenburtigen Gesprachspartner anzuerkennen,
und die uns erlaubt, den Fremden, den Migranten, den
Angehorigen einer anderen Kultur als Subjekt zu betrachten,
dem man als anerkanntem und geschatztem Gegenliber
zuhort. Es ist fir uns heute dringlich, alle sozialen
Handlungstrdger einzubeziehen, um »eine Kultur, die den
Dialog als Form der Begegnung bevorzugt,« zu férdern, indem

® Ansprache auf dem Deutschen Handwerkertag, Diisseldorf, 27. April 1952.
19



wir »die Suche nach Einvernehmen und Ubereinktinften
[vorantreiben|, ohne sie jedoch von der Sorge um eine
gerechte Gesellschaft zu trennen, die erinnerungsfihig ist
und niemanden ausschliefSt« (Apostolisches Schreiben
Evangelii gaudium, 239). Der Frieden wird in dem Maf
dauerhaft sein, wie wir unsere Kinder mit den Werkzeugen
des Dialogs ausrtisten und sie den ,guten Kampf“ der
Begegnung und der Verhandlung lehren. Auf diese Weise
werden wir ihnen eine Kultur als Erbe Uiberlassen konnen,
die Strategien zu umreifSen weif3, die nicht zum Tod, sondern
zum Leben, nicht zur AusschliefSung, sondern zur Integration
fihren.

Diese Kultur des Dialogs, die in alle schulischen
Lehrplane als tibergreifende Achse der Facher aufgenommen
werden musste, wird dazu verhelfen, der jungen Generation
eine andere Art der Konfliktldsung einzuprdgen als jene, an
die wir sie jetzt gewohnen. Heute ist es dringend nétig,
,<Koalitionen“ schaffen zu konnen, die nicht mehr nur
militarisch oder wirtschaftlich, sondern kulturell,
erzieherisch, philosophisch und religiés sind. Koalitionen, die
herausstellen, dass es bei vielen Auseinandersetzungen oft
um die Macht wirtschaftlicher Gruppen geht. Es braucht
Koalitionen, die fahig sind, das Volk vor der Benutzung
durch unlautere Ziele zu verteidigen. Rusten wir unsere
Leute mit der Kultur des Dialogs und der Begegnung aus.

Die Fdhigkeit, etwas hervorzubringen

Der Dialog und alles, was er mit sich bringt, erinnern
uns daran, dass keiner sich darauf beschrédnken kann,
Zuschauer oder blofler Beobachter zu sein. Alle, vom
Kleinsten bis zum Gro6fdten, bilden einen aktiven Part beim
Aufbau einer integrierten und vers6hnten Gesellschaft. Diese
Kultur ist moéglich, wenn alle an ihrer Ausgestaltung und

20



ihrem Aufbau teilhaben. Die gegenwartige Situation lasst
keine blofSen Zaungiste der Kdmpfe anderer zu. Sie ist im
Gegenteil ein deutlicher Appell an die personliche und soziale
Verantwortung.

In diesem Sinne spielen unsere jungen Menschen eine
dominierende Rolle. Sie sind nicht die Zukunft unserer
Volker, sie sind ihre Gegenwart. Schon heute schmieden sie
mit ihren Trdumen und mit ihrem Leben den européischen
Geist. Wir kénnen nicht an ein Morgen denken, ohne dass
wir ihnen eine wirkliche Teilhabe als Trager der Verdnderung
und des Wandels anbieten. Wir kénnen uns Europa nicht
vorstellen, ohne dass wir sie einbeziehen wund zu
Protagonisten dieses Traums machen.

Kurzlich habe ich tuber diesen Aspekt nachgedacht,
und ich habe mich gefragt: Wie kénnen wir unsere jungen
Menschen an diesem Aufbau teilhaben lassen, wenn wir
ihnen die Arbeit vorenthalten? Wenn wir ihnen keine wurdige
Arbeiten geben, die ihnen erlauben, sich mit Hilfe ihrer
Hénde, ihrer Intelligenz und ihren Energien zu entwickeln?
Wie koénnen wir behaupten, ihnen die Bedeutung von
Protagonisten zuzugestehen, wenn die Quoten der
Arbeitslosigkeit und der Unterbeschaftigung von Millionen
von jungen Europdern ansteigen? Wie koénnen wir es
vermeiden, unsere jungen Menschen zu verlieren, die auf der
Suche nach Idealen und nach einem Zugehorigkeitsgefiihl
schliefSlich anderswohin gehen, weil wir ihnen hier in ihrem
Land keine Gelegenheiten und keine Werte zu vermitteln
vermogen?

»Die gerechte Verteilung der Friichte der Erde und der
menschlichen Arbeit ist keine blofde Philanthropie. Es ist eine
moralische Pflicht«’”. Wenn wir unsere Gesellschaft anders

" Ansprache beim Welttreffen der Volksbewegungen, Santa Cruz de la Sierra, 9. Juli 2015.
21



konzipieren wollen, mussen wir wurdige und lukrative
Arbeitsplédtze schaffen, besonders fliir wunsere jungen
Menschen.

Das erfordert die Suche nach neuen
Wirtschaftsmodellen, die in hoherem MafSe inklusiv und
gerecht sind. Sie sollen nicht darauf ausgerichtet sein, nur
einigen wenigen zu dienen, sondern vielmehr dem Wohl jedes
Menschen und der Gesellschaft. Und das verlangt den
Ubergang von einer ,verfliissigten® Wirtschaft zu einer
sozialen Wirtschaft. Ich denke zum Beispiel an die soziale
Marktwirtschaft, zu der auch meine Vorgdnger ermutigt
haben (vgl. Johannes Paul II. Ansprache an den Botschafter
der Bundesrepublik Deutschland, 8. November 1990). Es ist
noétig, von einer Wirtschaft, die auf den Verdienst und den
Profit auf der Basis von Spekulation und Darlehen auf
Zinsen zielt, zu einer sozialen Wirtschaft tiberzugehen, die in
die Menschen investiert, indem sie Arbeitsplatze und
Qualifikation schafft.

Von einer ,verflissigten“ Wirtschaft, die dazu neigt,
Korruption als Mittel zur Erzielung von Gewinnen zu
beglinstigen, mussen wir zu einer sozialen Wirtschaft
gelangen, die den Zugang zum Land und zum Dach tber dem
Kopf garantiert. Und dies mittels der Arbeit als dem Umfeld,
in dem die Menschen und die Gemeinschaften »viele
Dimensionen des Lebens ins Spiel [bringen koénnen]|: die
Kreativitat, die Planung der Zukunft, die Entwicklung der
Fahigkeiten, die Austibung der Werte, die Kommunikation
mit den anderen, eine Haltung der Anbetung. In der
weltweiten sozialen Wirklichkeit von heute ist es daher Uber
die begrenzten Interessen der Unternehmen und einer
fragwlirdigen wirtschaftlichen Rationalitat hinaus notwendig,
dass als Prioritéit weiterhin das Ziel verfolgt wird, allen

22



Zugang zur Arbeit zu verschaffen®« (Enzyklika Laudato sif,
127).

Wenn wir eine menschenwtlirdige Zukunft anstreben
wollen, wenn wir eine friedliche Zukunft fir unsere
Gesellschaft wlinschen, kénnen wir sie nur erreichen, indem
wir auf die wahre Inklusion setzen: »die, welche die wurdige,
freie, kreative, beteiligte und solidarische Arbeit gibt«°. Dieser
Ubergang (von einer ,verfliissigten® zu einer sozialen
Wirtschaft) vermittelt nicht nur neue Perspektiven und
konkrete Gelegenheiten zur Integration und Inklusion,
sondern erdffnet uns von neuem die Fahigkeit von jenem
Humanismus zu trdumen, dessen Wiege und Quelle Europa
einst war.

Am Wiederaufbliihen eines zwar muden, aber immer
noch an Energien und Kapazitaten reichen Europas kann
und soll die Kirche mitwirken. Thre Aufgabe fallt mit ihrer
Mission zusammen, der Verkindigung des Evangeliums.
Diese zeigt sich heute mehr denn je vor allem dahin, dass wir
dem Menschen mit seinen Verletzungen entgegenkommen,
indem wir ihm die starke und zugleich schlichte Gegenwart
Christi  bringen, seine trostende wund ermutigende
Barmherzigkeit. Gott mdéchte unter den Menschen wohnen,
aber das kann er nur mit Mannern und Frauen erreichen, die
— wie einst die grofSen Glaubensboten des Kontinents — von
ihm angerthrt sind und das Evangelium leben, ohne nach
etwas anderem zu suchen. Nur eine Kirche, die reich an
Zeugen ist, vermag von neuem das reine Wasser des
Evangeliums auf die Wurzeln Europas zu geben. Dabei ist
der Weg der Christen auf die volle Gemeinschaft hin ein
grofSes Zeichen der Zeit, aber auch ein dringendes

8 BENEDIKT XVI., Enzyklika Caritas in veritate (29. Juni 2009), 32: AAS 101 (2009), 666.
® Ansprache beim Welttreffen der Volksbewegungen, Santa Cruz de la Sierra, 9. Juli 2015.

23



Erfordernis, um dem Ruf des Herrn zu entsprechen, dass alle
eins sein sollen (vgl. Joh 17,21).

Mit dem Verstand und mit dem Herz, mit Hoffnung
und ohne leere Nostalgien, als Sohn, der in der Mutter
Europa seine Lebens- und Glaubenswurzeln hat, trd&ume ich
von einem neuen europdischen Humanismus: »Es bedarf eines
stédndigen Weges der Humanisierung«, und dazu braucht es
»Gedachtnis, Mut und eine gesunde menschliche
Zukunftsvision«10. Ich trdume von einem jungen Europa, das
fahig ist, noch Mutter zu sein: eine Mutter, die Leben hat,
weil sie das Leben achtet und Hoffnung fiir das Leben bietet.
Ich trdume von einem Europa, das sich um das Kind
kiimmert, das dem Armen brluderlich beisteht und ebenso
dem, der Aufnahme suchend kommt, weil er nichts mehr hat
und um Hilfe bittet. Ich trd&ume von einem Europa, das die
Kranken und die alten Menschen anhért und ihnen
Wertschatzung entgegenbringt, auf dass sie nicht zu
unproduktiven Abfallsgegenstdnden herabgesetzt werden. Ich
traume von einem Europa, in dem das Migrantsein kein
Verbrechen ist, sondern vielmehr eine Einladung zu einem
grofSeren Einsatz mit der Wirde der ganzen menschlichen
Person. Ich trdume von einem Europa, wo die jungen
Menschen die reine Luft der Ehrlichkeit atmen, wo sie die
Schonheit der Kultur und eines einfachen Lebens lieben, die
nicht von den endlosen Bedurfnissen des Konsumismus
beschmutzt ist; wo das Heiraten und der Kinderwunsch eine
Verantwortung wie eine grofSe Freude sind und kein Problem
darstellen, weil es an einer hinreichend stabilen Arbeit fehlt.
Ich trdAume von einem Europa der Familien mit einer echt
wirksamen Politik, die mehr in die Gesichter als auf die
Zahlen blickt und mehr auf die Geburt von Kindern als auf

19 Ansprache an den Europarat, StraBburg, 25. November 2014.
24



die Vermehrung der Guter achtet. Ich trAume von einem
Europa, das die Rechte des Einzelnen férdert und schiitzt,
ohne die Verpflichtungen gegentiber der Gemeinschaft aufSer
Acht zu lassen. Ich trdume von einem Europa, von dem man
nicht sagen kann, dass sein Einsatz fur die Menschenrechte
an letzter Stelle seiner Visionen stand.

(Es gilt das gesprochene Wort.)

25



	ADDRESS OF
	HIS HOLINESS POPE FRANCIS
	ANSPRACHE
	SEINER HEILIGKEIT PAPST FRANZISKUS

